
10

Gedanken zum Thema

n den Höhlenmalereien der frühen 
Menschheit � nden wir fast keine Dar-

stellungen von Menschen, aber sehr viele 
von Tieren. In ihrer Ausdruckskra�  stehen 
sie hinter Franz Marcs Tiergemälden nicht 
viel zurück. Sie zeigen, wie sehr die Men-
schen damals die Tiere bewunderten – und 
brauchten. 

Mensch und Tier in der Frühzeit 
Ohne die Tiere konnte man gar nicht über-
leben. Man brauchte die Felle als Kleidung, 
das Fleisch zur Nahrung, Klauen und Federn 
als Schmuck. Blieben die Tiere aus, mussten 
die Menschen darben und hungern. Sie hat-
ten noch keine Wa� en, mit denen sie die Tiere 
aus sicherer Entfernung einfach töten konn-
ten. Sie mussten sich mit ihnen messen und 
ihnen auf Augenhöhe begegnen. Es bestand 
noch keine Klu�  zwischen Menschen und 
Tieren, denn es war nicht viel mehr als der 
aufrechte Gang, der uns von den meisten Tie-
ren unterschied. Handwerkliches Geschick 
und Teamwork schufen eine gewisse Überle-
genheit. Ansonsten waren die Tiere wie man 
selbst: mit Augen, Ohren, Nasen und allen 
Gliedern, denn der Mensch hat sich aus der 
Linie der Tiere entwickelt. 

Wenn man Märchenmotiven auf die Spur 
kommen will, darf man nicht unterschätzen, 
welche Rolle Ängste und Fantasie, Traum 
und Vorstellungskra�  schon früh bei den 
Menschen spielten. Wer kann bei Geräu-
schen und Schemen nachts im Wald unter-
scheiden, ob da ein Tier oder ein Mensch 
unterwegs ist? Man sieht vielleicht eine 
Leopardenmusterung – und wenn man am 
nächsten Morgen nachsieht, liegt da eine 
Frau und schlä�  tief und fest. Da kann es in 

einer Zeit, in der man wenig weiss, zu den 
tollsten Geschichten kommen. Alte Völ-
ker glaubten lange tatsächlich daran, dass 
Mensch und Tier sich manchmal ineinander 
verwandeln konnten. In einem Märchen aus 
dem Benin heisst es: «Zu jener Zeit konnte 

sich ein menschliches Wesen in ein Tier ver-
wandeln und umgekehrt. Ebenfalls konnte 
der Mensch die Sprache der Tiere verstehen 
und umgekehrt. Auch der Baum und der 
Mensch sprachen damals noch miteinan-
der.»1 Daran ist auch etwas wahr: Die Früh-
menschen, die in und mit der Natur lebten, 
waren den P� anzen und Tieren intuitiv sehr 
viel näher als wir heute. 

Zeugnisse
Wie Tier und Mensch ineinander übergehen, 
bezeugt unsere Sprache: Er kämp�  wie ein 
Löwe, sagen wir etwa von einem Menschen, 
der sich kra� voll und mit grosser Entschlos-
senheit wehrt. Schon in der Altsteinzeit, vor 
40 000 Jahren, gab es den Löwenmenschen 
in der Höhle von Hohlenstein-Stadel im 
Lonetal: eine 31 cm hohe männliche Figur 
mit Löwenkopf, Pranken und Menschenleib. 
Die gefundenen Kunstwerke aus dieser Zeit 
zeigen deutlich, was den Menschen damals 
wichtig war: Erstens, du musst ein Löwe sein, 
um zu überleben! Zweitens: Du brauchst viel 
Nachwuchs, wenn deine Sippe bestehen will. 
Das zeigen die üppigen weiblichen Figurinen, 
die man als Amulette trug.

Ein dritter Faktor ist der Schamanismus. 
In den Höhlenzeichnungen von Lascaux und 
Les-trois-Frères vom Ende der letzten Eiszeit, 
ca. 18 000 – 12 000 v. Chr, � nden wir Men-
schen mit übergestrei� er Tierhaut, tanzend, 
mit Musikinstrumenten und in Ek stase, die 
zeigen, dass unsere Vorfahren eine schama-
nische Kultur hatten. Wenn man Hunger 
hatte und die Tiere ausblieben, wurden sie 
magisch-rituell gerufen. Die Tiere samt Jagd-
erfolg hatte man ja schon auf die Felswand 
gemalt und konnte das jederzeit beschwören 

Dr. Jürgen Wagner • An den Erzählungen der Naturvölker können wir beispielhaft sehen, 
wie Volksmärchen aus der Kinderstube der Menschheit plaudern. Das ist jene Zeit, als 
die Menschen noch in Stammesgesellschaften als Jäger und Sammler unterwegs waren. 
Da waren Mensch und Tier sich noch weithin ebenbürtig. 

Schon in der mittleren 
Steinzeit gab es den

Löwenmenschen als Figur
in der Höhle von Hohlenstein-

Stadel im Lonetal. 

Verwandlungen
von Mensch und Tier

Spuren der Frühzeit des Menschen im Volksmärchen



    

11

und tanzend und musizierend Realität wer-
den lassen. So bereitete man dem äusseren 
Erfolg die Bahn. 

Ob auch der Löwenmensch schon einen 
Schamanen darstellte, der sich das Fell eines 
Höhlenlöwen übergeworfen hatte, ist nicht 
ganz auszuschliessen. Die fantastische Vor-
stellung der Märchen, dass Tier und Mensch 
die Haut wechseln wie ein Kleid, könnte 
durchaus auch einen schamanischen Hin-
tergrund haben. Es ist bis heute gängige Pra-
xis, dass der Schamane die Attribute seiner 
Kra� tiere, wie Federn, Klauen, Fell, Geweih, 
in jedem Ritual anlegt und trägt. So kann er 
seine Kra� tiere in der Trance aufsuchen und 
sie um Hilfe und Rat bitten. Im schamani-
schen Ritual war und ist es bis heute erlebbar, 
wie ein Tiergeist sich durch einen Menschen 
äussert und die erbetene Hilfe gibt. Für kurze 
Zeit ist der Mensch ein Tier und das Tier ist 
Mensch. So erzählt es auch das Märchen: Die 
Leopardin legt ihr Fell ab und wird zur Frau. 
Sie strei�  ihr Fell wieder über und hat damit 
ihre Tiergestalt zurück. 

Tier- und Naturgeister 
Die Tier-, Natur- und Ahnengeister waren 
der frühen Menschheit Zu� ucht in der Not 
über Jahrhunderttausende – und die Volks-
märchen sind es, die sie bewahrt haben. Sie 
haben, anders als die Hochreligionen, die 
Tiere als Hilfs- und Begleittiere der Men-
schen nie aufgegeben oder sie durch eine 
Gottheit ersetzt. Als Geisttiere kommen und 
gehen sie wie aus dem Nichts. Deshalb muss 
es uns nicht länger unbegrei� ich [… bleiben, 
warum die helfenden Tiere nach der Erfül-
lung der Aufgaben so o�  ohne Dank und 
Abschied aus der Erzählung verschwinden.] Fo

to
s:

 D
. H

ol
lm

an
n;

 ©
 s

hu
tt

er
st

oc
k.

co
m

 / 
M

ar
tin

 M
ec

na
ro

w
sk

i

in Mann und eine Frau gingen 
einmal durch den Busch. Die 

Frau hatte sich ihr Kind auf den Rücken 
gebunden, und sie gingen den holprigen 
Pfad entlang, der von Schlingp� anzen 
und Gestrüpp überwuchert war. Sie hat-
ten nichts zu essen dabei, und mit der Zeit 
wurden sie sehr hungrig.

Als sie aus dem dichten Wald traten, 
kamen sie in eine grasbewachsene Ebene 
und stiessen plötzlich auf eine Herde 
Buschkühe, die friedlich weidete

Der Mann sagte zur Frau: «Du hast die 
Macht, dich zu verwandeln, in was du willst. 
Verwandle dich jetzt in einen Leoparden 
und fang eine der Buschkühe, damit ich zu 
essen habe und nicht zugrunde gehe.»

Die Frau sah ihren Mann vielsagend 
an und sagte: «Meinst du wirklich, was du 
sagst, oder machst du nur Spass?»

«Ich meine, was ich sage», sagte der 
Mann, denn er hatte grossen Hunger.

Die Frau nahm das Kind vom Rücken 
und legte es auf den Boden. Haare wuchsen 
ihr aus Nacken und Körper. Sie liess ihren 
Lendenschurz fallen, und ihr Gesicht ver-
änderte sich. Ihre Hände und Füsse ver-
wandelten sich in Krallen. Und in wenigen 
Augenblicken stand ein wilder Leopard vor 
dem Mann und starrte ihn mit feurigen 
Augen an.

Der arme Mann erschrak fast zu Tode 
und kletterte so schnell er konnte auf einen 

Baum. Als er die Spitze beinahe erreicht 
hatte, sah er, dass das arme kleine Kind 
schon fast im Rachen des Leoparden war, 
aber er fürchtete sich so sehr, dass er sich 
nicht dazu bringen konnte, herabzuklet-
tern und es zu retten.

Als die Leopardenfrau sah, dass sie den 
Mann schön erschreckt hatte, lief sie zur 
Viehherde und tat, worum er sie gebeten 
hatte. Sie schnappte sich eine grosse junge 
Färse und zerrte sie zurück zum Baum. Der 
Mann, der immer noch so hoch oben war, 
wie er klettern konnte, schrie und bat kläg-
lich, der Leopard möge sich wieder in seine 
Frau verwandeln.

Langsam ging das Haar zurück, und die 
Krallen verschwanden, bis schliesslich die 
Frau wieder vor dem Mann stand. Aber er 
war immer noch so ängstlich, dass er sich 
nicht herunterzuklettern traute, bis er sah, 
dass sie ihre Sachen au� ob und sich das 
Kind wieder auf den Rücken band. Dann 
sagte sie zu ihm: «Verlange niemals wieder 
von einer Frau, die Arbeit eines Mannes 
zu tun.»

Frauen müssen sich um den Hof küm-
mern, Brotgetreide anbauen, � schen und 
so weiter, aber es ist die Aufgabe des Man-
nes, auf die Jagd zu gehen und für die Fami-
lie das Fleisch anzubringen.

Aus: S. Husain, Zauberfrauen. Märchen aus allen Welten, 
Unionsverlag, Zürich 1995.

Die LeopardenfrauLeopardenfrauLeopardenfrauLeopardenfrau
Märchen aus Liberia



Märchen  

Fo
to

: D
. S

ta
nl

ey
, M

an
da

 G
ué

li 
Ca

ve
; T

sc
ha

d;
 Z

ei
ch

nu
ng

: M
ut

ab
or

 V
er

la
g

Auch die Ahnengeister bleiben im Märchen 
die alten, weisen Helfer, die ebenso spurlos 
au� auchen, wie sie auch wieder verschwin-
den. Die Stämme der Naturvölker ehrten 
ihre Ahnen und hatten ihre Totemtiere, die 
Schamanen ihre persönlichen Kra� tiere. 
Sie alle sind in den Märchen geblieben. In 
den Grimm’schen Märchen hil�  die weisse 

in Mädchen vom Stamme 
der Rundus wurde von seinen 

Eltern einem jungen Mann zur Ehe ver-
sprochen. Sie machte sich nichts aus ihm, 
also weigerte sie sich und sagte, sie würde 
sich selbst einen Ehemann wählen. Bald 
darauf kam ein prächtiger junger Mann 
von grosser Kra�  und Schönheit ins Dorf. 
Das Mädchen verliebte sich auf den ers-
ten Blick in ihn und erklärte den Eltern, 
es habe den Mann gefunden, den es zu 
heiraten wünsche, und da dieser nicht ab-
geneigt war, fand die Hochzeit bald statt.

Nun war die Sache aber die: Der junge 
Mann war gar kein Mann, sondern eine 
Hyäne, und obwohl sich in der Regel 
Frauen in Hyänen verwandeln und Män-
ner in Falken, konnte sich diese Hyäne so-
wohl in einen Mann als auch in eine Frau 
verwandeln, wie es ihr ge� el.

In der ersten Nacht, in der die beiden 
Jungverheirateten zusammen schliefen, 
sagte der Mann: «Angenommen, wir gehen 
in meine Stadt und fangen unterwegs an, 
uns zu streiten, was würdest du tun?»

Die Frau antwortete: «Ich würde mich 
in einen Baum verwandeln.» Der Mann 
erwiderte: «Ich bin auch dann imstande, 
dich zu fangen.»

Sie sagte: «Wenn das so ist, würde ich 
mich in einen Teich verwandeln.»

«Oh, das würde mir keine Schwierig-
keiten machen», sagte der Hyänenmann, 
«ich würde dich trotzdem fangen.»

«Nun, dann würde ich mich in einen 
Stein verwandeln», erwiderte seine Frau.

«Noch immer könnte ich dich fangen», 
bemerkte der Mann.

In diesem Augenblick rief von ihrem 
Raum aus die Mutter des Mädchens, denn 
sie hatte das Gespräch gehört: «Sei still, 
meine Tochter! Erzählt eine Frau etwa 
ihrem Mann all ihre Geheimnisse?» Da 
sagte das Mädchen nichts mehr.

Am nächsten Morgen, als es Tag wurde, 
befahl der Mann seiner Frau aufzustehen, 
denn er wollte zu sich nach Hause zurück-
kehren. Er bat sie, sich bereitzumachen 
und ihn zum Abschied ein kurzes Stück 
des Wegs zu begleiten. Sie tat, wie er ihr 
aufgetragen hatte, und kaum war das Paar 
außer Sichtweite des Dorfs, verwandelte 
der Mann sich in eine Hyäne und ver-
suchte, das Mädchen zu fangen, das sich 
erst in einen Baum verwandelte, dann in 
einen Teich, dann in einen Stein, doch die 
Hyäne riss fast den Baum um, trank fast 
das ganze Wasser und hätte beinahe den 
Stein verschluckt.

Da verwandelte das Mädchen sich in 
jenes Ding, das sie in der Nacht zuvor ver-
raten hätte, wenn ihre Mutter sie nicht ge-
rade noch rechtzeitig gewarnt hätte. Die 
Hyäne suchte und suchte überall, und 
aus Furcht, die Dor� ewohner würden 
kommen und sie töten, verschwand sie 
schließlich.

Sogleich nahm das Mädchen wieder 
seine eigene, wahre Gestalt an und rannte 
zurück ins Dorf.

Ja, es ist manchmal gut, ein paar Ge-
heimnisse zu haben!

Fassung M. Arnold, nach: � e International African 
Institute, in: A. W. Carinall (Hrsg.), Tales Told in Togo-
land, New York 1931.

Wahre deine

Geheimnisse
            Märchen aus Togo

Der sich höher entwickelnde 
und immer selbstbewusstere 

Mensch hat kollektiv 
verdrängt, dass er ein Tier 

ist und bleibt.

12

Ente in «Hänsel und Gretel» den Kindern 
über das grosse Wasser, «Der Froschkö-
nig» bringt der Königstochter die goldene 
Kugel wieder, der Fuchs hil�  dem jüngs-
ten Königssohn, in «Der goldene Vogel» 
den Zaubervogel zu � nden. In «Das Was-
ser des Lebens» zeigt das Männchen dem 
Märchenhelden zuverlässig den Weg zur 

Heilung, wenn dieser den Naturgeist nicht 
geringschätzt und seinen Rat annimmt.

Alltagsspuren
Neben der geistig-spirituellen Dimension 
hat die Tierverwandlung im Märchen sicher 
auch eine banale. In einem Märchen der 
Inuit tri�   ein Wanderer in der Einsamkeit 
auf einen sehr sonderbaren und unfreund-
lichen Menschen. Als er diesen aus seinem 
Lager wir�  und noch mal nach ihm horcht, 
«erhob sich ein Specht und � og davon». Was 
folgert der Wanderer daraus? «Ein Specht in 
Menschengestalt war sein Gast gewesen.»2 

Auch wenn Schamanen das Erscheinen von 
Tieren als Zeichen der Geistwelt deuten, ist 
hier doch o� ensichtlich die Fantasie mit ei-
nem Menschen durchgegangen. Da können 
Zufälle eine Rolle spielen – oder Analogien. 
Eine attraktive junge Frau und eine Leopar-
din können wir noch heute gut nebeneinan-
der sehen. Und wenn ein Mann als Hyäne 
au� ritt, wie in «Wahre deine Geheimnisse»3, 
weiss man auch, was die Stunde geschlagen 
hat. Die Märchenwelt hat beides: Naivität 
und Menschheitserfahrung.

Tierverwandlungen im Märchen
Im Motivkomplex Amor und Psyche der 
Volksmärchen gibt es zwei Arten von Tier-
verwandlungen.4 In der ersten wird zwi-
schen Mensch und Tier hin- und herge-
wechselt. Das ist nur auf Zeit, und man kehrt 
immer mit Sehnsucht und Freude wieder in 
seine Ursprungsgestalt zurück. Da geht es 
der Leo pardenfrau nicht anders als umge-
kehrt der Schwanenfrau oder der Robben-
frau in anderen Erzählungen.5

Die andere Tierverwandlung ist die Ver-
wünschung, man könnte auch deutlicher 
sagen: Ver� uchung. In «Die sieben Raben» 
werden die Söhne von einem Elternteil in 
kohlschwarze Raben verwünscht. In «Die 
sechs Schwäne» müssen die verwünschten 
Stie� inder mühsam wieder erlöst werden. 
Weltweit populär wurde das Motiv «Die 
Schöne und das Tier», in dem die Märchen-
heldin auf das Tier tri�   und es mit ihrer 
Liebe aus diesem Dasein erlöst. In «Das sin-
gende, springende Löweneckerchen» wird  
ein Königssohn aus seiner Verzauberung in 



  

13

einen Löwen erlöst. Im Märchen «Der gol-
dene Vogel» muss der Fuchs am Ende getötet 
werden, damit er in die menschliche Gestalt 
zurückerlöst werden kann. Seltene Ausnahme 
ist das motivgleiche serbische Märchen «Des 
Vaters Weinstock»6, in welchem die Füchsin 
bis zum Ende in ihrer Tiergestalt bleibt und 
bleiben darf. 

Tier und Mensch
Der sich immer weiter entwickelnde und 
selbstbewusstere Mensch hat kollektiv ver-
drängt, dass er ein Tier ist und bleibt. In der 
Antike wusste man noch, dass wir das «ani-
mal rationale» sind. Zwar haben wir einen 
Sprung in der Evolution gemacht und eine 
Vormachtstellung auf der Erde gewonnen. 
Aber wir gehören weiterhin zur Ordnung 
der Primaten und der höheren Säugetiere. Es 
ist keine Schande, ein Säugetier zu sein – im 
Gegenteil. Unsere tierischen Vorfahren ent-
wickelten sich im Schatten der Dinosaurier 
und waren vielseitiger als die Reptilien: Sie 
fütterten ihren Nachwuchs mit Milch, ihr 
Fell hielt sie warm, ihr Gehirn war fortschritt-
licher. Dadurch waren sie sehr anpassungsfä-
hig. Wegen der Übermacht der Dinosaurier 
waren die Säuger lange nur nachtaktiv. Doch 
sie überlebten das grosse Massenaussterben 
im frühen Jura, als die alles dominierenden 
Saurier von der Erde verschwanden. Nun 
entwickelten sie sich selbst zur herrschenden 
Klasse. Die Geschichte unserer Herkun�  ist 
selbst ein Wundermärchen, dessen man sich 
nicht zu schämen braucht. 

Wenn wir die Tiere achten und ihre Fähig-
keiten sehen lernen, verschwindet auch das 

Problem, das wir mit unserer Herkun�  
haben. Sie sind wie wir – und wir sind wie 
sie. Nur die Begabungen und Fähigkeiten un-
terscheiden sich. Wir Menschen haben gute 
Augen, aber Bienen sehen komplexer und 
zehn Mal schneller als wir, und Eulen sehen 
und � iegen sogar im Dunkeln ausgezeichnet. 
Deswegen sind sie nicht besser, nur anders 
entwickelt. So sind auch wir nicht besser als 
andere Tiere, nur anders entwickelt. Wir ler-
nen in unserer Zeit, die Tiere neu zu sehen. 
Ameisen sind hochbegabte Architekten, Bie-
nen grossartige Baumeister, Elefanten kom-
munizieren für uns unhörbar kilometerweit 
mit Infraschall über den Boden u. v. a. m. Wir 
können von unserem hohen Sockel herab-
steigen Kind und Ebenbild Gottes zu sein (1. 
Mose 1/27). Es ist Würde und Auszeichnung 
genug, dass wir, wie die anderen Wesen auch, 
Erdenkinder sind und Ebenbilder unserer 
Tiergeschwister.

Verwandlungen
Die Volksmärchen vermitteln mit ihren Bil-
dern von Mensch- und Tierverwandlungen 
eben auch diese schlichte Wahrheit: Wir sind 
Tiere, das Tierha� e lebt in uns – und das ist 
nichts Schlechtes. Es ist unsere Herkun�  
und Geschichte, die wir ruhig achten dürfen. 
Jeder von uns trägt die komplette Linie der 
Evolution in sich. Als Embryo durchlaufen 
wir das Fischstadium im Fruchtwasser unse-
rer Mutter. Unsere Haut- und Haarschuppen 
und unsere Fingernägel erinnern daran, dass 
wir auch eine gemeinsame Geschichte mit 
den Reptilien haben. Als Säuglinge dürfen 
wir, wie alle anderen Kinder unserer Säuge-

Höhlenmalerei in den Ennedi Bergen, Tschad

tierverwandtscha� , unter der Obhut und 
P� ege unserer Eltern heranwachsen. Und 
umgekehrt ist auch das Tier nicht ohne 
Emp� ndungen und Gefühle, Kreativität und 
Geist.

«Du hast die Macht, dich verwandeln zu 
können!», heisst es im liberianischen Mär-
chen. Warum nicht mit dieser Märchenweis-
heit kreativ leben? Heute mal � eissig zu sein 
wie eine Biene – oder mutig wie ein Löwe – 
oder geschmeidig wie ein Leopard – oder 
achtsam wie ein Luchs … 

1 «Der Jäger und seine Frauen», in: M. W. Tokponto / 
M. Schellenberger, Erzählungen aus Benin, Tübingen 
2008. 

2 S. K. Rasmussen, Die Gabe des Adlers, Eskimomythen 
aus Alaska, Frankfurt a. M. 1948, S. 68.

3 Siehe S. 12.
4 ATU 425, in: Enzyklopädie des Märchens Online, 

Berlin / New York 2016.
5 Zum Beispiel «Toidemar und die weisse Schwänin», in: 

Märchenforum Nr. 106, oder «Das Mädchen aus dem 
Meer», in: Märchenforum Nr. 102.

6 H. R. Müller und R. Cvetkov, Wege ins andere Land. 
Serbische Volksmärchen und Legenden, Stuttgart 1988, 
S. 151.

Dr. Jürgen Wagner, geboren 1957, 
Studium der Theologie und Phi-
lo sophie. Promotion über Martin 
Hei  degger und Meister Eckhart. Zen-
Training, evangelischer Pfarrer i. R. 
Veröffentlichungen in Lyrik, Märchen 
und spirituellen Themen.

www.liederoase.de
Er mag Vögel jeder Art,
insbesondere Eulen. 

und spirituellen Themen.


