Gedanken zum Thema

Verwandlungen
von Mensch und Tier

Spuren der Friihzeit des Menschen im Volksmdrchen

Dr. Jurgen Wagner * An den Erzahlungen der Naturvolker konnen wir beispielhaft sehen,
wie Volksmarchen aus der Kinderstube der Menschheit plaudern. Das ist jene Zeit, als

die Menschen noch in Stammesgesellschaften als Jager und Sammler unterwegs waren.
Da waren Mensch und Tier sich noch weithin ebenburtig.

n den Hohlenmalereien der frithen
Menschheit finden wir fast keine Dar-
stellungen von Menschen, aber sehr viele
von Tieren. In ihrer Ausdruckskraft stehen
sie hinter Franz Marcs Tiergemélden nicht
viel zuriick. Sie zeigen, wie sehr die Men-
schen damals die Tiere bewunderten - und
brauchten.

Mensch und Tier in der Friihzeit

Ohne die Tiere konnte man gar nicht tiber-
leben. Man brauchte die Felle als Kleidung,
das Fleisch zur Nahrung, Klauen und Federn
als Schmuck. Blieben die Tiere aus, mussten
die Menschen darben und hungern. Sie hat-
ten noch keine Waffen, mit denen sie die Tiere
aus sicherer Entfernung einfach toten konn-
ten. Sie mussten sich mit ihnen messen und
ihnen auf Augenhdhe begegnen. Es bestand
noch keine Kluft zwischen Menschen und
Tieren, denn es war nicht viel mehr als der
aufrechte Gang, der uns von den meisten Tie-
ren unterschied. Handwerkliches Geschick
und Teamwork schufen eine gewisse Uberle-
genheit. Ansonsten waren die Tiere wie man
selbst: mit Augen, Ohren, Nasen und allen
Gliedern, denn der Mensch hat sich aus der
Linie der Tiere entwickelt.

Wenn man Mérchenmotiven auf die Spur
kommen will, darf man nicht unterschétzen,
welche Rolle Angste und Fantasie, Traum
und Vorstellungskraft schon frith bei den
Menschen spielten. Wer kann bei Gerdu-
schen und Schemen nachts im Wald unter-
scheiden, ob da ein Tier oder ein Mensch
unterwegs ist? Man sieht vielleicht eine
Leopardenmusterung — und wenn man am
néachsten Morgen nachsieht, liegt da eine
Frau und schlift tief und fest. Da kann es in

10

einer Zeit, in der man wenig weiss, zu den
tollsten Geschichten kommen. Alte Vol-
ker glaubten lange tatsdchlich daran, dass
Mensch und Tier sich manchmal ineinander
verwandeln konnten. In einem Mérchen aus
dem Benin heisst es: «Zu jener Zeit konnte

Schon in der mittleren
Steinzeit gab es den
Lowenmenschen als Figur
in der Hohle von Hohlenstein-

Stadel im Lonetal.

sich ein menschliches Wesen in ein Tier ver-
wandeln und umgekehrt. Ebenfalls konnte
der Mensch die Sprache der Tiere verstehen
und umgekehrt. Auch der Baum und der
Mensch sprachen damals noch miteinan-
der.»! Daran ist auch etwas wahr: Die Frith-
menschen, die in und mit der Natur lebten,
waren den Pflanzen und Tieren intuitiv sehr
viel néher als wir heute.

Zeugnisse
Wie Tier und Mensch ineinander iibergehen,
bezeugt unsere Sprache: Er kimpft wie ein
Lowe, sagen wir etwa von einem Menschen,
der sich kraftvoll und mit grosser Entschlos-
senheit wehrt. Schon in der Altsteinzeit, vor
40000 Jahren, gab es den Lowenmenschen
in der Hohle von Hohlenstein-Stadel im
Lonetal: eine 31cm hohe ménnliche Figur
mit Lowenkopf, Pranken und Menschenleib.
Die gefundenen Kunstwerke aus dieser Zeit
zeigen deutlich, was den Menschen damals
wichtig war: Erstens, du musst ein Léwe sein,
um zu iiberleben! Zweitens: Du brauchst viel
Nachwuchs, wenn deine Sippe bestehen will.
Das zeigen die iippigen weiblichen Figurinen,
die man als Amulette trug.

Ein dritter Faktor ist der Schamanismus.
In den Hohlenzeichnungen von Lascaux und
Les-trois-Fréres vom Ende der letzten Eiszeit,
ca. 18000-12000 v.Chr, finden wir Men-
schen mit tibergestreifter Tierhaut, tanzend,
mit Musikinstrumenten und in Ekstase, die
zeigen, dass unsere Vorfahren eine schama-
nische Kultur hatten. Wenn man Hunger
hatte und die Tiere ausblieben, wurden sie
magisch-rituell gerufen. Die Tiere samt Jagd-
erfolg hatte man ja schon auf die Felswand
gemalt und konnte das jederzeit beschworen



Fotos: D. Hollmann; © shutterstock.com/Martin Mecnarowski

und tanzend und musizierend Realitit wer-
den lassen. So bereitete man dem dusseren
Erfolg die Bahn.

Ob auch der Lowenmensch schon einen
Schamanen darstellte, der sich das Fell eines
Hohlenléwen tibergeworfen hatte, ist nicht
ganz auszuschliessen. Die fantastische Vor-
stellung der Mérchen, dass Tier und Mensch
die Haut wechseln wie ein Kleid, konnte
durchaus auch einen schamanischen Hin-
tergrund haben. Es ist bis heute gangige Pra-
xis, dass der Schamane die Attribute seiner
Krafttiere, wie Federn, Klauen, Fell, Geweih,
in jedem Ritual anlegt und tragt. So kann er
seine Krafttiere in der Trance aufsuchen und
sie um Hilfe und Rat bitten. Im schamani-
schen Ritual war und ist es bis heute erlebbar,
wie ein Tiergeist sich durch einen Menschen
dussert und die erbetene Hilfe gibt. Fiir kurze
Zeit ist der Mensch ein Tier und das Tier ist
Mensch. So erzéhlt es auch das Mirchen: Die
Leopardin legt ihr Fell ab und wird zur Frau.
Sie streift ihr Fell wieder iiber und hat damit
ihre Tiergestalt zuriick.

Tier- und Naturgeister

Die Tier-, Natur- und Ahnengeister waren
der frithen Menschheit Zuflucht in der Not
tiber Jahrhunderttausende — und die Volks-
mirchen sind es, die sie bewahrt haben. Sie
haben, anders als die Hochreligionen, die
Tiere als Hilfs- und Begleittiere der Men-
schen nie aufgegeben oder sie durch eine
Gottheit ersetzt. Als Geisttiere kommen und
gehen sie wie aus dem Nichts. Deshalb muss
es uns nicht linger unbegreiflich [... bleiben,
warum die helfenden Tiere nach der Erfiil-
lung der Aufgaben so oft ohne Dank und
Abschied aus der Erzahlung verschwinden.]

pie Leopardefifr

Mirchen aus Liberia

in Mann und eine Frau gingen

einmal durch den Busch. Die
Frau hatte sich ihr Kind auf den Riicken
gebunden, und sie gingen den holprigen
Pfad entlang, der von Schlingpflanzen
und Gestriipp tiberwuchert war. Sie hat-
ten nichts zu essen dabei, und mit der Zeit
wurden sie sehr hungrig.

Als sie aus dem dichten Wald traten,
kamen sie in eine grasbewachsene Ebene
und stiessen plotzlich auf eine Herde
Buschkiihe, die friedlich weidete

Der Mann sagte zur Frau: «Du hast die
Macht, dich zu verwandeln, in was du willst.
Verwandle dich jetzt in einen Leoparden
und fang eine der Buschkiihe, damit ich zu
essen habe und nicht zugrunde gehe.»

Die Frau sah ihren Mann vielsagend
an und sagte: «Meinst du wirklich, was du
sagst, oder machst du nur Spass?»

«Ich meine, was ich sage», sagte der
Mann, denn er hatte grossen Hunger.

Die Frau nahm das Kind vom Riicken
und legte es auf den Boden. Haare wuchsen
ihr aus Nacken und Korper. Sie liess ihren
Lendenschurz fallen, und ihr Gesicht ver-
inderte sich. Thre Hinde und Fiisse ver-
wandelten sich in Krallen. Und in wenigen
Augenblicken stand ein wilder Leopard vor
dem Mann und starrte ihn mit feurigen
Augen an.

Der arme Mann erschrak fast zu Tode
und kletterte so schnell er konnte auf einen

Baum. Als er die Spitze beinahe erreicht
hatte, sah er, dass das arme kleine Kind
schon fast im Rachen des Leoparden war,
aber er fiirchtete sich so sehr, dass er sich
nicht dazu bringen konnte, herabzuklet-
tern und es zu retten.

Als die Leopardenfrau sah, dass sie den
Mann schon erschreckt hatte, lief sie zur
Viehherde und tat, worum er sie gebeten
hatte. Sie schnappte sich eine grosse junge
Farse und zerrte sie zuriick zum Baum. Der
Mann, der immer noch so hoch oben war,
wie er klettern konnte, schrie und bat klag-
lich, der Leopard moge sich wieder in seine
Frau verwandeln.

Langsam ging das Haar zuriick, und die
Krallen verschwanden, bis schliesslich die
Frau wieder vor dem Mann stand. Aber er
war immer noch so angstlich, dass er sich
nicht herunterzuklettern traute, bis er sah,
dass sie ihre Sachen authob und sich das
Kind wieder auf den Riicken band. Dann
sagte sie zu ihm: «Verlange niemals wieder
von einer Frau, die Arbeit eines Mannes
zu tun.»

Frauen mussen sich um den Hof kiim-
mern, Brotgetreide anbauen, fischen und
so weiter, aber es ist die Aufgabe des Man-
nes, auf die Jagd zu gehen und fiir die Fami-
lie das Fleisch anzubringen.

Aus: S. Husain, Zauberfrauen. Mirchen aus allen Welten,
Unionsverlag, Ziirich 1995.

11



Marchen

o0,
o“‘ %’

ahi’e deine &
Geheimnisse

Miirchen aus Togo

in Maédchen vom Stamme

der Rundus wurde von seinen
Eltern einem jungen Mann zur Ehe ver-
sprochen. Sie machte sich nichts aus ihm,
also weigerte sie sich und sagte, sie wiirde
sich selbst einen Ehemann wihlen. Bald
darauf kam ein prichtiger junger Mann
von grosser Kraft und Schonheit ins Dorf.
Das Médchen verliebte sich auf den ers-
ten Blick in ihn und erkldrte den Eltern,
es habe den Mann gefunden, den es zu
heiraten wiinsche, und da dieser nicht ab-
geneigt war, fand die Hochzeit bald statt.

Nun war die Sache aber die: Der junge
Mann war gar kein Mann, sondern eine
Hyidne, und obwohl sich in der Regel
Frauen in Hyédnen verwandeln und Mén-
ner in Falken, konnte sich diese Hyéne so-
wohl in einen Mann als auch in eine Frau
verwandeln, wie es ihr gefiel.

In der ersten Nacht, in der die beiden
Jungverheirateten zusammen schliefen,
sagte der Mann: «Angenommen, wir gehen
in meine Stadt und fangen unterwegs an,
uns zu streiten, was wiirdest du tun?»

Die Frau antwortete: «Ich wiirde mich
in einen Baum verwandeln.» Der Mann
erwiderte: «Ich bin auch dann imstande,
dich zu fangen.»

Sie sagte: «Wenn das so ist, wiirde ich
mich in einen Teich verwandeln.»

«Oh, das wiirde mir keine Schwierig-
keiten machen», sagte der Hydnenmann,
«ich wiirde dich trotzdem fangen.»

«Nun, dann wiirde ich mich in einen
Stein verwandeln», erwiderte seine Frau.

«Noch immer konnte ich dich fangeny,
bemerkte der Mann.

Auch die Ahnengeister bleiben im Mérchen
die alten, weisen Helfer, die ebenso spurlos
auftauchen, wie sie auch wieder verschwin-
den. Die Stimme der Naturvélker ehrten
ihre Ahnen und hatten ihre Totemtiere, die
Schamanen ihre personlichen Krafttiere.
Sie alle sind in den Mirchen geblieben. In
den Grimm’schen Mirchen hilft die weisse

12

In diesem Augenblick rief von ihrem
Raum aus die Mutter des Madchens, denn
sie hatte das Gesprich gehort: «Sei still,
meine Tochter! Erzdhlt eine Frau etwa
ihrem Mann all ihre Geheimnisse?» Da
sagte das Méadchen nichts mehr.

Am néchsten Morgen, als es Tag wurde,
befahl der Mann seiner Frau aufzustehen,
denn er wollte zu sich nach Hause zuriick-
kehren. Er bat sie, sich bereitzumachen
und ihn zum Abschied ein kurzes Stiick
des Wegs zu begleiten. Sie tat, wie er ihr
aufgetragen hatte, und kaum war das Paar
aufler Sichtweite des Dorfs, verwandelte
der Mann sich in eine Hyédne und ver-
suchte, das Méddchen zu fangen, das sich
erst in einen Baum verwandelte, dann in
einen Teich, dann in einen Stein, doch die
Hyéne riss fast den Baum um, trank fast
das ganze Wasser und hitte beinahe den
Stein verschluckt.

Da verwandelte das Madchen sich in
jenes Ding, das sie in der Nacht zuvor ver-
raten hitte, wenn ihre Mutter sie nicht ge-
rade noch rechtzeitig gewarnt hatte. Die
Hyéne suchte und suchte tberall, und
aus Furcht, die Dorfbewohner wiirden
kommen und sie téten, verschwand sie
schlieSlich.

Sogleich nahm das Médchen wieder
seine eigene, wahre Gestalt an und rannte
zuriick ins Dorf.

Ja, es ist manchmal gut, ein paar Ge-
heimnisse zu haben!

Fassung M. Arnold, nach: The International African
Institute, in: A. W. Carinall (Hrsg.), Tales Told in Togo-
land, New York 1931.

Ente in «Héansel und Gretel» den Kindern
iiber das grosse Wasser, «Der Froschko-
nig» bringt der Konigstochter die goldene
Kugel wieder, der Fuchs hilft dem jiings-
ten Konigssohn, in «Der goldene Vogel»
den Zaubervogel zu finden. In «Das Was-
ser des Lebens» zeigt das Mannchen dem
Mirchenhelden zuverldssig den Weg zur

Der sich hoher entwickelnde
und immer selbstbewusstere
Mensch hat kollektiv
verdrdngt, dass er ein Tier
ist und bleibt.

Heilung, wenn dieser den Naturgeist nicht
geringschitzt und seinen Rat annimmt.

Alltagsspuren

Neben der geistig-spirituellen Dimension
hat die Tierverwandlung im Marchen sicher
auch eine banale. In einem Mirchen der
Inuit trifft ein Wanderer in der Einsamkeit
auf einen sehr sonderbaren und unfreund-
lichen Menschen. Als er diesen aus seinem
Lager wirft und noch mal nach ihm horcht,
«erhob sich ein Specht und flog davon». Was
folgert der Wanderer daraus? «Ein Specht in
Menschengestalt war sein Gast gewesen.»?
Auch wenn Schamanen das Erscheinen von
Tieren als Zeichen der Geistwelt deuten, ist
hier doch offensichtlich die Fantasie mit ei-
nem Menschen durchgegangen. Da kénnen
Zufille eine Rolle spielen — oder Analogien.
Eine attraktive junge Frau und eine Leopar-
din kénnen wir noch heute gut nebeneinan-
der sehen. Und wenn ein Mann als Hyéne
auftritt, wie in «Wahre deine Geheimnisse»?,
weiss man auch, was die Stunde geschlagen
hat. Die Mérchenwelt hat beides: Naivitat
und Menschheitserfahrung.

Tierverwandlungen im Marchen

Im Motivkomplex Amor und Psyche der
Volksmairchen gibt es zwei Arten von Tier-
verwandlungen.* In der ersten wird zwi-
schen Mensch und Tier hin- und herge-
wechselt. Das ist nur auf Zeit, und man kehrt
immer mit Sehnsucht und Freude wieder in
seine Ursprungsgestalt zuriick. Da geht es
der Leopardenfrau nicht anders als umge-
kehrt der Schwanenfrau oder der Robben-
frau in anderen Erzdhlungen.”

Die andere Tierverwandlung ist die Ver-
wiinschung, man konnte auch deutlicher
sagen: Verfluchung. In «Die sieben Raben»
werden die Sohne von einem Elternteil in
kohlschwarze Raben verwiinscht. In «Die
sechs Schwine» miissen die verwiinschten
Stiefkinder mithsam wieder erlost werden.
Weltweit populdr wurde das Motiv «Die
Schone und das Tier», in dem die Mérchen-
heldin auf das Tier trifft und es mit ihrer
Liebe aus diesem Dasein erldst. In «Das sin-
gende, springende Loweneckerchen» wird
ein Kénigssohn aus seiner Verzauberung in

Foto: D. Stanley, Manda Guéli Cave; Tschad; Zeichnung: Mutabor Verlag



Hohlenmalerei in den Ennedi Bergen, Tschad

einen Lowen erlost. Im Mirchen «Der gol-
dene Vogel» muss der Fuchs am Ende getétet
werden, damit er in die menschliche Gestalt
zuriickerlost werden kann. Seltene Ausnahme
ist das motivgleiche serbische Mirchen «Des
Vaters Weinstock»®, in welchem die Fiichsin
bis zum Ende in ihrer Tiergestalt bleibt und
bleiben darf.

Tier und Mensch
Der sich immer weiter entwickelnde und
selbstbewusstere Mensch hat kollektiv ver-
dréngt, dass er ein Tier ist und bleibt. In der
Antike wusste man noch, dass wir das «ani-
mal rationale» sind. Zwar haben wir einen
Sprung in der Evolution gemacht und eine
Vormachtstellung auf der Erde gewonnen.
Aber wir gehoren weiterhin zur Ordnung
der Primaten und der héheren Séugetiere. Es
ist keine Schande, ein Saugetier zu sein — im
Gegenteil. Unsere tierischen Vorfahren ent-
wickelten sich im Schatten der Dinosaurier
und waren vielseitiger als die Reptilien: Sie
futterten ihren Nachwuchs mit Milch, ihr
Fell hielt sie warm, ihr Gehirn war fortschritt-
licher. Dadurch waren sie sehr anpassungsfa-
hig. Wegen der Ubermacht der Dinosaurier
waren die Sduger lange nur nachtaktiv. Doch
sie tiberlebten das grosse Massenaussterben
im frithen Jura, als die alles dominierenden
Saurier von der Erde verschwanden. Nun
entwickelten sie sich selbst zur herrschenden
Klasse. Die Geschichte unserer Herkunft ist
selbst ein Wundermarchen, dessen man sich
nicht zu schimen braucht.

Wenn wir die Tiere achten und ihre Fihig-
keiten sehen lernen, verschwindet auch das

Problem, das wir mit unserer Herkunft
haben. Sie sind wie wir - und wir sind wie
sie. Nur die Begabungen und Fihigkeiten un-
terscheiden sich. Wir Menschen haben gute
Augen, aber Bienen sehen komplexer und
zehn Mal schneller als wir, und Eulen sehen
und fliegen sogar im Dunkeln ausgezeichnet.
Deswegen sind sie nicht besser, nur anders
entwickelt. So sind auch wir nicht besser als
andere Tiere, nur anders entwickelt. Wir ler-
nen in unserer Zeit, die Tiere neu zu sehen.
Ameisen sind hochbegabte Architekten, Bie-
nen grossartige Baumeister, Elefanten kom-
munizieren fir uns unhorbar kilometerweit
mit Infraschall iitber den Boden u.v.a. m. Wir
konnen von unserem hohen Sockel herab-
steigen Kind und Ebenbild Gottes zu sein (1.
Mose 1/27). Es ist Wiirde und Auszeichnung
genug, dass wir, wie die anderen Wesen auch,
Erdenkinder sind und Ebenbilder unserer
Tiergeschwister.

Verwandlungen

Die Volksmérchen vermitteln mit ihren Bil-
dern von Mensch- und Tierverwandlungen
eben auch diese schlichte Wahrheit: Wir sind
Tiere, das Tierhafte lebt in uns — und das ist
nichts Schlechtes. Es ist unsere Herkunft
und Geschichte, die wir ruhig achten diirfen.
Jeder von uns tragt die komplette Linie der
Evolution in sich. Als Embryo durchlaufen
wir das Fischstadium im Fruchtwasser unse-
rer Mutter. Unsere Haut- und Haarschuppen
und unsere Fingernigel erinnern daran, dass
wir auch eine gemeinsame Geschichte mit
den Reptilien haben. Als Sduglinge diirfen
wir, wie alle anderen Kinder unserer Séuge-

tierverwandtschaft, unter der Obhut und
Pflege unserer Eltern heranwachsen. Und
umgekehrt ist auch das Tier nicht ohne
Empfindungen und Gefiihle, Kreativitat und
Geist.

«Du hast die Macht, dich verwandeln zu
konnen!», heisst es im liberianischen Mar-
chen. Warum nicht mit dieser Médrchenweis-
heit kreativ leben? Heute mal fleissig zu sein
wie eine Biene - oder mutig wie ein Lowe -
oder geschmeidig wie ein Leopard - oder
achtsam wie ein Luchs ...

1 «Der Jager und seine Frauen», in: M. W. Tokponto/

M. Schellenberger, Erzahlungen aus Benin, Tiibingen
2008.

2 S. K. Rasmussen, Die Gabe des Adlers, Eskimomythen
aus Alaska, Frankfurt a. M. 1948, S. 68.

3 Siehe S. 12.

4 ATU 425, in: Enzyklopddie des Marchens Online,
Berlin/New York 2016.

5 Zum Beispiel «Toidemar und die weisse Schwénin», in:
Mirchenforum Nr. 106, oder «Das Midchen aus dem
Meer», in: Marchenforum Nr. 102.

6 H.R. Miiller und R. Cvetkov, Wege ins andere Land.
Serbische Volksmirchen und Legenden, Stuttgart 1988,
S.151.

Dr. Jiirgen Wagner, geboren 1957,
Studium der Theologie und Phi-
losophie. Promotion tber Martin
Heidegger und Meister Eckhart. Zen-
Training, evangelischer Pfarrer i. R.
Veroffentlichungen in Lyrik, Marchen
und spirituellen Themen.

+ & . www.liederoase.de

X

Er mag Vogel jeder Art,
’ insbesondere Eulen.

13



